
 
1 

  
 إلى االلهِ تعالى بالحكمةِ والموعظةِ الحسنةِ 

ُ
   الدعوة

 م 6202  فبراير   6  -  ه ـ7144شعبان    18  بتاريخ:

 :عناصر الخطبة 

 
َ
:  أ

ً
لا
َّ
 الدعوةِ إلى االلهِ بالحكمةِ والموعظةِ الحسنةِ و

ُ
 ومنزلة

ُ
 .أهمية

ا 
ً
 في الدعوةِ إلى االلهِ بالحكمةِ والموعظةِ الحسنة  : ثاني

ٌ
 مشرقة

ٌ
 . صور

ا: 
ً
 مف   ثالث

ْ
ح

ِّ
 صح

ُ
 في تكاليفِ الزواجِ (مبادرة

ُ
ك) المبالغة

َ
 .اهيم
 المـــوضــــــــــوع

نَا وسـيئاتِ   الحمدُ لِله نحمدُهُ ونسـتعينُهُ ونتوبُ إليهِ ونسـتغفرُهُ ونؤمنُ بهِ ونتوكلُ عليهِ ونعوذُ بهِ مِن شـرورِ أنفسـِ
 . صلى الله عليه وسلممحُمدًا عبدُهُ ورسولهُُ   سيِّدَ�َ  أعمالنَِا، ونشهدُ أنْ لا إلهَ إلاَّ اللهُ وحدَهُ لا شريكَ له وأنَّ 

. 
إنَّ الدعوةَ إلى اللهِ تعالى من أشرفِ الأعمالِ على الإطلاقِ، وهي وظيفةُ جميعِ الأنبياءِ عليهم الصلاةُ والسلامُ،  
وحتى تؤتيَ الدعوةُ ثمارهَا المرجوّةَ لا بدَّ أن تكونَ بالحكمةِ والموعظةِ الحسنةِ. قال تعالى: {ادعُْ إِلىَ سَبِيلِ ربَِّكَ  

). قال الإمامُ ابنُ كثيرٍ رحمهُ اللهُ تعالى: "يَـقُولُ تَـعَالىَ آمِرًا رَسُولَهُ  125عِظَةِ الحَْسَنَةِ}. (النحل:  بِالحِْكْمَةِ وَالْمَوْ 
نَّةِ {وَالْمَوْعِظَةِ الْكِتَابِ وَالسُّ محَُمَّدًا صلى الله عليه وسلم أَنْ يَدْعُوَ الخْلَْقَ إِلىَ اللهَِّ {بِالحِْكْمَةِ}. قاَلَ ابْنُ جَريِرٍ: وَهُوَ مَا أنَْـزَلَهُ عَلَيْهِ مِنَ  
 .عَالىَ". (تفسير ابن كثير)الحَْسَنَةِ} أَيْ: بمِاَ فِيهِ مِنَ الْزَّوَاجِرِ وَالْوَقاَئِعِ بِالنَّاسِ ذكََّرَهُمْ بِهاَ، ليَِحْذَرُوا بأَْسَ اللهَِّ ت ـَ

والدعوةُ إلى اللهِ بالحكمةِ تعني: وضعَ الأمورِ في مواضعِها. أي مراعاةَ مقتضى الحالِ والزمانِ والمكانِ والمدعوينَ،  
طَهم؛ ولهذا كان النبيُّ صلى الله عليه وسلم يَـتَخَوَّلُ أصحابهَُ بالموعظةِ مَرَّةً بعدَ مَرَّةٍ؛ بحَِسَبِ الحاجةِ والضَّرورةِ، مُراعِيًا في ذلك نَشَا

يسٍ، فَـقَالَ لَهُ رجَُ فعَنْ شَقِي لٌ: َ� أَبَا  قٍ أَبيِ وَائِلٍ، قاَلَ: كَانَ عَبْدُ اللهِ بنُ مَسْعُودٍ رضيَ اللهُ عنهُ يذُكَِّرَُ� كُلَّ يَـوْمِ خمَِ
تـَنَا كُلَّ يَـوْمٍ، فَـقَالَ: ثْـ ثَكُمْ إِلاَّ كَرَاهِيَةُ  عَبْدِ الرَّحمَْنِ إِ�َّ نحُِبُّ حَدِيثَكَ وَنَشْتَهِيهِ، وَلَوَدِدَْ� أنََّكَ حَدَّ مَا يمَنْـَعُنيِ أَنْ أُحَدِّ

نَ  مِ، كَرَاهِيَةَ السَّآمَةِ عَلَيـْ ا». (متفق عليه واللفظ  أَنْ أُمِلَّكُمْ، «إِنَّ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم كَانَ يَـتَخَوَّلنَُا بِالْمَوْعِظَةِ فيِ الأَْ�َّ
 .لمسلم)

وكذلك مراعاةُ أحوالِ الدعوةِ بالموعظةِ، وأن تكونَ حسنةً في كلِّ شيءٍ، في الألفاظِ والأداءِ والطريقةِ أثناءَ 
)، يقول الإمامُ ابنُ كثيرٍ ٤٤مخاطبةِ الناسِ. قال تعالى: {فَـقُولاَ لَهُ قَـوْلاً ليَِّنًا لَعَلَّهُ يَـتَذكََّرُ أَوْ يخَْشَى}. (طه:  



 
2 

بار، وَمُوسَى صَفْوَةُ اللهَِّ مِنْ  كترحمهُ اللهُ: "هَذِهِ الآْيةَُ فِيهَا عِبرْةٌَ عَظِيمَةٌ، وَهُوَ أَنَّ فِرْعَوْنَ فيِ غَايةَِ العتو والاس
  خَلْقِهِ إِذْ ذَاكَ، ومع هذا أمُِرَ أن لا يخُاَطِبَ فرعونَ إلاّ بالملاطفةِ واللينِ". (تفسير ابن كثير). "وَلَمَّا قَـرَأَ رجَُلٌ 

لَهُ، فَكَيْفَ رفِـْقُكَ بمِنَْ يَـقُولُ أنَْتَ  هَذِهِ الآْيةََ عِنْدَ يحَْيىَ بْنِ مُعَاذٍ بَكَى وَقاَلَ: إِلهَِي هَذَا رفِـْقُكَ بمِنَْ يَـقُ  ولُ أََ� الإِْ
لَهُ؟!". (تفسير البغوي). "فاللهُ عزَّ وجلَّ عَلَّمَهُمَا أُسْلُوبَ الدعوةِ فقال لهما: {فقولا له قولاً لينًا} أي:  الإِْ

كما وما تدعوانهِ إليهِ فيراجعَ نفسَهُ فيؤمنَ خاليًا من الغِلْظَةِ والجفََاءِ وسوءِ الإلقاءِ، رجاءَ أن يتذكَّرَ معانيَ كلامِ 
ويهتديَ، أو يخشىَ العذابَ إن بقيَ على كفرهِ وظلمِه، فيُسَلِّمَ لكما بني إسرائيلَ ويرسلَهم معكما." (أيسر 

 .أبو بكر الجزائري) –التفاسير 
يْءٍ فالدعوةُ إلى اللهِ تعالى تحتاجُ إلى لينٍ ورفقٍ. فعَنْ عَائِشَةَ، عَنِ النَّبيِِّ صلى الله عليه وسلم، قاَلَ: «إِنَّ الرّفِْقَ لاَ يَكُونُ فيِ شَ 
زعَُ مِنْ شَيْءٍ إِلاَّ شَانهَُ». (مسلمٌ). وهذا الخليلُ إبراهيمُ عليهِ السلامُ، بدأَ بأقربِ الناسِ   إليهِ، إِلاَّ زاَنهَُ، وَلاَ يُـنـْ

تَـعْبُدُ مَا لاَ يَسْمَعُ وَلاَ   بدأَ بأبيهِ، ومع شدّةِ الخلافِ العقديِّ خاطبهُ بأرقِّ خطابٍ، قال تعالى: {َ� أبََتِ لمَِ 
للُّطْفِ  ]. قال الإمامُ الرازيُّ رحمهُ اللهُ: «إِنَّهُ عليهِ السلامُ أَوْرَدَ هَذَا الْكَلاَمَ الحَْسَنَ مَقْرُوً� باِ 42يُـبْصِرُ} [مريم:  

بِّ وَالرَّغْبَةِ فيِ صَوْنِ  مَةِ كُلِّ كَلاَمٍ َ� أبََتِ دَليِلٌ عَلَى شِدَّةِ الحُْ هِ عَنِ الْعِقَابِ وَإِرْشَادِهِ  وَالرّفِْقِ، فإَِنَّ قَـوْلَهُ فيِ مُقَدِّ
 .طِيفًا». (مفاتيحُ الغيبِ)إِلىَ الصَّوَابِ، وَأَنَّ الهْاَدِيَ إِلىَ الحْقَِّ لاَ بدَُّ وَأَنْ يَكُونَ رفَِيقًا لَ 

أمّا إن كانت الدعوةُ إلى اللهِ تعالى فيها غلظةٌ وجفاءٌ فإ�ا لا تؤتي ثمارهَا المرجوّةَ، بل تأتي بنتيجةٍ عكسيّةٍ،  
عْتُ رَسُولَ اللهَِّ صلى الله عليه وسلم يَـقُولُ: «كَانَ رجَُلاَنِ   رَةَ قاَلَ: سمَِ وقد تؤدي بصاحبِها إلى النارِ وبئسَ القرارِ! فعن أَبيِ هُرَيْـ

يَـرَى    يلَ مُتـَوَاخِيَينِْ، فَكَانَ أَحَدُهمَُا يذُْنِبُ، وَالآْخَرُ مجُْتَهِدٌ فيِ الْعِبَادَةِ، فَكَانَ لاَ يَـزَالُ الْمُجْتَهِدُ فيِ بَنيِ إِسْرَائِ 
بيِّ أبَعُِثْتَ عَلَيَّ الآْخَرَ عَلَى الذَّنْبِ فَـيـَقُولُ: أَقْصِرْ، فَـوَجَدَهُ يَـوْمًا عَلَى ذَنْبٍ فَـقَالَ لَهُ: أَقْصِرْ، فَـقَالَ: خَلِّنيِ وَرَ 

ُ الجْنََّةَ، فَـقَبَضَ أَرْوَاحَهُمَا، فاَجْ  ُ لَكَ، أَوْ لاَ يدُْخِلُكَ اللهَّ تَمَعَا عِنْدَ رَبِّ الْعَالَمِينَ، رقَِيبًا؟ فَـقَالَ: وَاللهَِّ لاَ يَـغْفِرُ اللهَّ
ى مَا فيِ يدَِي قاَدِراً؟ وَقاَلَ لِلْمُذْنِبِ: اذْهَبْ فاَدْخُلِ الجْنََّةَ  فَـقَالَ لهِذََا الْمُجْتَهِدِ: أَكُنْتَ بيِ عَالِمًا، أَوْ كُنْتَ عَلَ 

رَةَ: وَالَّذِي نَـفْسِي بيَِدِهِ لتََكَلَّمَ  يَاهُ بِرَحمَْتيِ، وَقاَلَ لِلآْخَرِ: اذْهَبُوا بِهِ إِلىَ النَّارِ». قاَلَ أبَوُ هُرَيْـ  بِكَلِمَةٍ أَوْبَـقَتْ دُنْـ
 وأبو داودَ بسندٍ صحيحٍ). ومعنى متواخيينِ: أي متواخيينِ في اللهِ تعالى لا في النسبِ. أ.هوَآخِرَتَهُ. (أحمدُ 

وقال رجلٌ للرشيدِ: � أميرَ المؤمنينَ! إنيّ أريدُ أن أعظَكَ بعظةٍ فيها بعضُ الغلظةِ فاحتملْها. قال: كلا، إنَّ 
اللهَ أمرَ مَن هو خيرٌ منك بإلانةِ القولِ لمن هو شرٌّ منيّ، قال لنبيِّه موسى إذ أرسلهُ إلى فرعونَ: {فَـقُولاَ لَهُ  

). وصدقَ اللهُ تعالى القائلُ لنبيِّهِ صلى الله عليه وسلم: {فبَِمَا رَحمَْةٍ مِنَ اللهَِّ لنِْتَ  44كَّرُ أَوْ يخَْشَى}. (طه:  قَـوْلاً ليَِّنًا لَعَلَّهُ يَـتَذَ 
 .)159لهَمُْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنْـفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ}. (آل عمران: 



 
3 

. 
هناكَ صورٌ مشرقةٌ في الدعوةِ إلى اللهِ تعالى بالحكمةِ والموعظةِ الحسنةِ، �خذُ من العِبرةِ ونطبـّقُها على أرضِ 

 :الواقعِ 
فهذا حُصينُ الخزاعيُّ والدُ سيدِ� عمرانَ، كانت قريشٌ تعظّمُهُ، فطلبتْ منهُ أن يُكلِّمَ النبيَّ صلى الله عليه وسلم في آلهتِها،  
فجاءَ حُصينٌ ومعهُ بعضُ أفرادِ قريشٍ حتى جلسوا قريبًا من بابِ النبيِّ صلى الله عليه وسلم، ودخلَ حُصينٌ، «فلمّا رآهُ النبيُّ 

دُ اليومَ؟ قالَ: سبعةً، ستّةً في الأرضِ، وواحدًا في السماءِ. قالَ: فأيُّهم تعدُّ صلى الله عليه وسلم قال: َ� حُصَينُْ كَمْ إِلهَاً تَـعْبُ 
لرغبتِكَ ورهبتِكَ؟ قالَ: الذي في السماءِ. قالَ: � حُصَينُْ أمَا إنَّكَ لو أسلمتَ علَّمتُكَ كلمتينِ تنفعانِكَ». 

الكلمتينِ  علِّمني  اللهِ  رسولَ   � قالَ:  حُصينٌ  أسلمَ  فلمّا  ألهمني    قالَ:  اللهمَّ  «قلْ:  فقالَ:  وعدتَني،  اللتينِ 
 .رُشدي، وأعذني من شرِّ نفسي». (الترمذيُّ)

 .أرأيتَ كيف دخلَ الرجلُ مُعرِضًا �قمًا، فخرجَ صادقاً مسلمًا؟! إّ�ا الدعوةُ بالحكمةِ والموعظةِ الحسنةِ 
وهذا ثمامةُ بنُ أثالٍ الذي كانَ يبُغضُ الإسلامَ وأهلَهُ، فما لبثَ أن تحوَّلَ بدعوةِ الرسولِ صلى الله عليه وسلم إّ�هُ بالحكمةِ 

ُ عَنْهُ، قاَلَ: بَـعَثَ النَّبيُِّ    أَبيِ فعن    والموعظةِ الحسنةِ،  خَيْلاً قِبَلَ نجَْدٍ، فَجَاءَتْ بِرَجُلٍ    صلى الله عليه وسلمهُرَيْـرَةَ رَضِيَ اللهَّ
إِليَْهِ  أُثَالٍ، فَـرَبَطوُهُ بِسَاريِةٍَ مِنْ سَوَارِي المسَْجِدِ، فَخَرَجَ  بْنُ  ثمُاَمَةُ  لَهُ  ،    صلى الله عليه وسلمالنَّبيُِّ    مِنْ بَنيِ حَنِيفَةَ يُـقَالُ 
عِمْ تُـنْعِمْ عَلَى  فَـقَالَ: «مَا عِنْدَكَ َ� ثمُاَمَةُ؟» فَـقَالَ: عِنْدِي خَيرٌْ َ� محَُمَّدُ، إِنْ تَـقْتُـلْنيِ تَـقْتُلْ ذَا دَمٍ، وَإِنْ تُـنْ 

هُ: «مَا عِنْدَكَ َ� ثمُاَمَةُ؟»  شَاكِرٍ، وَإِنْ كُنْتَ ترُيِدُ الماَلَ فَسَلْ مِنْهُ مَا شِئْتَ، فَترُِكَ حَتىَّ كَانَ الغَدُ، ثمَُّ قاَلَ لَ 
عِمْ عَلَى شَاكِرٍ، فَترَكََهُ حَتىَّ كَانَ بَـعْدَ الغَدِ، فَـقَالَ: «مَا عِنْدَكَ َ� ثمُاَمَةُ؟»  قاَلَ: مَا قُـلْتُ لَكَ: إِنْ تُـنْعِمْ تُـنْ 

لَ ثمَُّ  فَـقَالَ: عِنْدِي مَا قُـلْتُ لَكَ، فَـقَالَ: «أَطْلِقُوا ثمُاَمَةَ» فاَنْطلََقَ إِلىَ نجَْلٍ قَريِبٍ مِنَ المسَْجِدِ، فاَغْتَسَ 
، َ� محَُمَّدُ، وَاللهَِّ مَا كَانَ دَخَلَ المسَْجِدَ، فَـقَ  ُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ محَُمَّدًا رَسُولُ اللهَِّ  الَ: أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهَّ

دِينٍ    مِنْ   عَلَى الأَرْضِ وَجْهٌ أبَْـغَضَ إِليََّ مِنْ وَجْهِكَ، فَـقَدْ أَصْبَحَ وَجْهُكَ أَحَبَّ الوُجُوهِ إِليََّ، وَاللهَِّ مَا كَانَ 
إِليََّ   أبَْـغَضُ  بَـلَدٍ  مِنْ  مَا كَانَ  وَاللهَِّ  إِليََّ،  ينِ  الدِّ أَحَبَّ  دِينُكَ  فأََصْبَحَ  دِينِكَ،  مِنْ  إِليََّ  بَـلَدِكَ،  أبَْـغَضَ  مِنْ 

لَكَ أَخَذَتْنيِ وَأََ� أُريِدُ العُمْرَةَ، فَمَا ذَا تَـرَى؟ فَـبَشَّرَهُ رَسُولُ اللهَِّ  فأََصْبَحَ بَـلَدُكَ أَحَبَّ البِلاَدِ إِليََّ، وَإِنَّ خَيـْ
 . (متفق عليه)." وَأَمَرَهُ أَنْ يَـعْتَمِرَ  صلى الله عليه وسلم

فَـقَالَ:    صلى الله عليه وسلمفعَنْ أَبيِ أمَُامَةَ قاَلَ : " إِنَّ فَتىً شَاباًّ أتََى النَّبيَِّ  أراد الرخصة في الز� والعياذ بالله.  الذي    لفتىوهذا ا
دْنهُْ ، فَدََ� مِنْهُ قَريِبًا . َ� رَسُولَ اللهَِّ ، ائْذَنْ ليِ بِالزَِّ� ، فأََقـْبَلَ الْقَوْمُ عَلَيْهِ فَـزَجَرُوهُ وَقاَلُوا : مَهْ . مَهْ . فَـقَالَ: ا

 فِدَاءَكَ . قاَلَ : وَلاَ النَّاسُ يحُِبُّونهَُ لأِمَُّهَاتِهِمْ .  قاَلَ : فَجَلَسَ قاَلَ: أَتحُِبُّهُ لأِمُِّكَ؟ قاَلَ: لاَ . وَاللهَِّ جَعَلَنيِ اللهَُّ 



 
4 

ُ فِدَاءَكَ قاَلَ: وَلاَ النَّاسُ  نَتِكَ ؟ قَالَ: لاَ. وَاللهَِّ َ� رَسُولَ اللهَِّ جَعَلَنيِ اللهَّ  يحُِبُّونهَُ لبِـَنَاتِهِمْ . قاَلَ:  قاَلَ: أَفَـتُحِبُّهُ لاِبْـ
وَلاَ   قاَلَ:   . فِدَاءَكَ   ُ جَعَلَنيِ اللهَّ وَاللهَِّ   . لاَ  قاَلَ:  ؟  لأُِخْتِكَ  أَفَـتُحِبُّهُ أَفَـتُحِبُّهُ  قاَلَ:   . لأَِخَوَاتِهِمْ  النَّاسُ يحُِبُّونهَُ 

ُ فِدَاءَكَ . قاَلَ: وَلاَ النَّاسُ يحُِبُّونهَُ لِعَمَّاتِهِمْ . قاَلَ:  أَفَـتُحِبُّهُ لخِاَلتَِكَ ؟ قاَلَ: لِعَمَّتِكَ؟ قاَلَ: لاَ . وَاللهَِّ جَعَلَنيِ اللهَّ
ُ فِ  دَاءَكَ . قاَلَ: وَلاَ النَّاسُ يحُِبُّونهَُ لخِاَلاَتِهِمْ. قاَلَ: فَـوَضَعَ يَدَهُ عَلَيْهِ وَقاَلَ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ  لاَ . وَاللهَِّ جَعَلَنيِ اللهَّ

نْ فَـرْجَهُ فَـلَمْ يَكُنْ بَـعْدُ ذَلِكَ الْفَتىَ يَـلْتَفِتُ إِلىَ شَيْءٍ" .( أحمد والطبر  رْ قَـلْبَهُ ، وَحَصِّ بَهُ وَطَهِّ  هقي). اني والبيذَنْـ
فقد احتوى هذا الموقفُ على أسلوبِ الحكمةِ والرفقِ في الدعوةِ والتربيةِ، وظهر ذلك في: (ادُْنهُْ)، (فدَ� منهُ  

 .قريبًا). بالإضافةِ إلى الإقناعِ بالأسلوبِ العقليِّ بقولِه: (أتحبُّهُ لأمِّكَ؟)، (أفتحبُّهُ لابنتِكَ؟)
رَةَ   .ولا يخفى علينا واقعةُ الأعرابيِّ الذي بالَ في المسجدِ وكيف عالجَ الرسولُ صلى الله عليه وسلم الموقفَ برفقٍ  فعَنْ أبيِ هُرَيْـ

ٌ فَـبَالَ في الْمَسْجِدِ، فَـتـَنَاوَلَهُ النَّاسُ فَـقَالَ لهَمُُ النَّبيُِّ   قُوا عَلَى   ”صلى الله عليه وسلمرَضِيَ اللهُ عَنْهُ قاَلَ: قاَمَ أعرَابيِّ دَعُوهُ وَهَريِْـ
ريِنَ“. (الب عَثوُا مُعَسِّ ريِنَ وَلمَ تُـبـْ اَ بعُِثـْتُمْ مُيَسِّ خاري). قال النوويٌّ:" بَـوْلِهِ سَجْلاً مِنْ مَاءٍ، أوْ ذَنوُبًا مِنْ مَاءٍ، فإَِنمَّ

بالمخالفةِ استخفافاً أو عنادًا،   فيه الرّفقُ بالجاهلِ، وتعليمُهُ ما يلزمُهُ من غيرِ تعنيفٍ ولا إيذاءٍ، إذا لم �تِ 
 وفيه دفعُ أعظمِ الضررين باحتمالِ أخفهمَا". 

نَا أََ� أُصَلِّي مَعَ رَسُولِ اللهَِّ    وعَنْ  ، قاَلَ: بَـيـْ ، إِذْ عَطَسَ رجَُلٌ مِنَ الْقَوْمِ ، فَـقُلْتُ:  صلى الله عليه وسلممُعَاوِيةََ بْنِ الحْكََمِ السُّلَمِيِّ
يَاهْ، مَا شَأْنُكُمْ ت ـَ ُ، فَـرَمَانيِ الْقَوْمُ بِأبَْصَارهِِمْ، فَـقُلْتُ: وَا ثُكْلَ أمُِّ إِليََّ؟ فَجَعَلُوا يَضْربِوُنَ بِأيَْدِيهِمْ   نْظُرُونَ يَـرْحمَُكَ اللهَّ

، فَـلَمَّا صَلَّى رَسُولُ اللهَِّ   تُونَنيِ، لَكِنيِّ سَكَتُّ تُـهُمْ يُصَمِّ فبَِأَبيِ هُوَ وَأمُِّي، مَا رأَيَْتُ   صلى الله عليه وسلم،عَلَى أَفْخَاذِهِمْ، فَـلَمَّا رأَيَْـ
لَهُ، وَلاَ بَـعْدَهُ أَحْسَنَ تَـعْلِ  يمًا مِنْهُ، فَـوَ اللهَِّ مَا كَهَرَنيِ وَلاَ ضَرَبَنيِ وَلاَ شَتَمَنيِ، قاَلَ: ”إِنَّ هَذِهِ الصَّلاَةَ، مُعَلِّمًا قَـبـْ

  . ”(مسلم)  الْقُرْآنِ  وَقِرَاءَةُ  وَالتَّكْبِيرُ  التَّسْبِيحُ  هُوَ  اَ  إِنمَّ النَّاسِ،  مِنْ كَلاَمِ  شَيْءٌ  فِيهَا  يَصْلُحُ  هذا لاَ  فتأملوا 
ْهُ، إنما    صلى الله عليه وسلمفرغم أنَّ هذا الخطأَ كان من مبطلاتِ الصلاةِ، إلا أنه    لنبويَّ،الأسلوبَ ا لم يعنِّفْ صاحبَهُ، ولم يوُبخِّ

 .موعظة حسنةعلَّمَهُ برفقٍ و 
بالحكمةِ  تعالى  اللهِ  إلى  والدعوةِ  القضاءِ  في  السلامُ  عليهما  سليمانَ  وابنهِ  داودَ  حكمةَ  نعلمُ  جميعًا  ونحنُ 

فعنِ النبيِّ صلى الله عليه وسلم قالَ: «بينما امرأتانِ معهما ابناهمُا، جاءَ الذِّئبُ، فذهبَ بابنِ إحداهما،    .والموعظةِ الحسنةِ 
داودَ،   إلى  فتحاكمتا  بابنِكِ،  ذهبَ  إنما  الأخرى:  وقالتِ  أنتِ،  بابنِكِ  ذهبَ  إنما  لصاحبتِها:  فقالتْ هذهِ 

تاهُ، فقالَ: ائتوني بالسكينِ أشقُّهُ  فقضى بهِ للكبرى، فخرجتا على سليمانَ بنِ داودَ عليهما السلامُ، فأخبر 
بينكما، فقالتِ الصغرى: لا يرحمكَ اللهُ، هو ابنُها، فقضى بهِ للصغرى». (متفقٌ عليهِ). وهكذا تؤتي الدعوةُ  

 .ثمارهَا المرجوّةَ إذا كانت بالحكمةِ والموعظةِ الحسنةِ 



 
5 

.
من الظواهرِ المنتشرةِ في هذا الزمانِ ظاهرةُ المغالاةِ في المهورِ وتكاليفِ الزواجِ، وهذه الظاهرةُ لها أثرُها السيئُ على  
الفردِ والمجتمعِ، فلا يخفى على عاقلٍ ما في غلاءِ المهورِ من المفاسدِ والمضارِّ التي منها انتشارُ العنوسةِ بين الجنسينِ، 

تزوجينَ بديونٍ يرزحونَ تحت وطأتِها لسنواتٍ عديدةٍ، فكم من شابٍّ أعيتهُ الأسبابُ فلم يقدرْ على  وإثقالُ كاهلِ الم
هذه التكاليفِ التي ما أنزلَ اللهُ بها من سلطانٍ فاحتوشتهُ الشياطينُ وجلساءُ السوءِ حتى أضلّوهُ وأوردوهُ مواردَ العطبِ  

 !!سرتهُ أمتُهُ ووطنُهُ، وخسرَ دنياهُ وآخرتَهُ والخسرانِ، فخسرَ أهلَهُ وفسدَ اتجاهُهُ، بل خ
أهلِها   نفسِها وعلى  العارَ والخزيَ على  امرأةٍ ألجأها ذلكَ إلى الاستجابةِ لداعي الهوى والشيطانِ فجرّتِ  وكم من 

 !!وعشيرتِها مما ارتكبتهُ من المعاصي التي تسببُ غضبَ الرحمنِ 
لذلكَ كلهُ كان من هديِ الإسلامِ تخفيفُ مؤونةِ النكاحِ، ففيهِ البركةُ والخيرُ، فعن عائشةَ رضيَ اللهُ عنها: أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم  
قال: «أعظمُ النساءِ بركةً أيسرُهنَّ صداقاً». (الحاكمُ وصححهُ ووافقهُ الذهبيُّ). يقولُ الإمامُ المناويُّ: «بمعنى أنَّ يسرَهُ  

 .يريةِ المرأةِ ويمُنِها وبركتِها فيكونُ ذلكَ من قبيلِ الفألِ الحسنِ». (فيضُ القديرِ)دالٌّ على خ 
ولتعلمْ أنَّ اللهَ عزَّ وجلَّ وعدَ من يسعى في إحصانِ فرجِه بأن يعينَهُ وأن يغُنيَهُ من فضلِه، قال اللهُ تعالى: {وَأنَكِحُوا 

ُ مِن فَضْلِهِ وَ   .) 32وَاسِعٌ عَلِيمٌ}. (النور:  اللهَُّ الأََْ�مَى مِنكُمْ وَالصَّالحِِينَ مِنْ عِبَادكُِمْ وَإِمَائِكُمْ إِن يَكُونوُا فُـقَرَاءَ يُـغْنِهِمُ اللهَّ
يقولُ الإمامُ الزمخشريُّ رحمهُ اللهُ: «لقد كان عند� رجلٌ رازحُ الحالِ، ثم رأيتُهُ بعدَ سنينَ وقد انتعشتْ حالهُُ وحسنتْ،  
فسألتُهُ؟ فقالَ: كنتُ في أولِ أمري على ما علمتَ، وذلكَ قبلَ أن أُرزقَ ولدًا، فلما رزُقتُ بكرَ ولدي تراخيتُ عن  

 .اني زدتُ خيراً، فلما تتمّوا ثلاثةً صبَّ اللهُ عليَّ الخيرَ صبًّا، فأصبحتُ إلى ما ترى». (الكشافُ)الفقرِ، فلما وُلدَ لي الث
أنَّ اللهَ عونٌ لكلِّ من يريدُ العفافَ. فعن أبي هريرةَ قال: قال رسولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم: «ثلاثةٌ حقٌّ  –أيها الشبابُ  –واعلموا 

 .على اللهِ عوُ�م: المجاهدُ في سبيلِ اللهِ، والمكاتبُ الذي يريدُ الأداءَ، والناكحُ الذي يريدُ العفافَ». (الترمذيُّ وحسنهُ)
وقد عاتبَ الرسولُ صلى الله عليه وسلم أحدَ الصحابةِ لما رآهُ مغاليًا في الصداقِ والمهرِ. فعن أبي هريرةَ، قال: جاءَ رجلٌ إلى النبيِّ  
صلى الله عليه وسلم، فقالَ: إني تزوجتُ امرأةً من الأنصارِ، فقالَ لهُ النبيُّ صلى الله عليه وسلم: «هل نظرتَ إليها؟ فإنَّ في عيونِ الأنصارِ شيئًا».  

ى كم تزوجتَها؟». قالَ: على أربعِ أواقٍ. فقالَ لهُ النبيُّ صلى الله عليه وسلم: «على أربعِ أواقٍ؟ كأنما  قالَ: قد نظرتُ إليها. قالَ: «عل
تنحتونَ الفضةَ من عرضِ هذا الجبلِ، ما عند� ما نعطيكَ، ولكن عسى أن نبعثكَ في بعثٍ تُصيبُ منهُ». قالَ: فبعثَ  

 .بعثاً إلى بني عبسٍ بعثَ ذلكَ الرجلَ فيهم. (مسلمٌ)
 .يقولُ الإمامُ النوويُّ: «معنى هذا الكلامِ كراهةُ إكثارِ المهرِ بالنسبةِ إلى حالِ الزوجِ». (شرحُ النوويِّ على مسلمٍ)

 .فعليكمُ بالتيسيرِ في أمرِ الزواجِ إعفافاً لشبابِكم وبناتِكم، وحفظاً وصوً� لأعراضِكم، لتفوزوا بسعادةِ العاجلِ والآجلِ 




 


